
 1 

 



 2 

VII Niedziela Słowa Bożego 
25 stycznia 2026 r. 

„Słowo Chrystusa niech mieszka w was” (Kol 3,16) 
 
 
Dzieło Biblijne im. Jana Pawła II przygotowało – jak w poprzednich latach – materiały 

biblijno-liturgiczne, które winny być dla duszpasterzy i wiernych świeckich inspiracją oraz 
pomocą do owocnego przeżywania Niedzieli Słowa Bożego (III niedziela zwykła w cyklu „A”; 
25 stycznia 2026 r.). Zapewne każda wspólnota diecezjalna będzie ją świętowała według 
wskazań zawartych w Liście apostolskim Aperuit illis, ogłoszonym 30 września 2019 r. Papież 
Franciszek zachęcał w nim, by w Niedzielę Słowa Bożego dokonywać uroczystej intronizacji 
Pisma Świętego, uwydatnić proklamację Słowa oraz przystosować homilię tak, aby podkreślić 
cześć, jaką się oddaje Słowu Pana. Proponuje, aby w tę niedzielę udzielać posługi lektoratu lub 
też powierzać inną, która wiąże się z czytaniem Słowa Bożego w zgromadzeniu. W ten sposób 
Papież pragnął uwrażliwić cały Kościół na fundamentalną rolę głoszenia Słowa Bożego  
w liturgii, a także podkreślić ważność codziennej duchowej lektury Pisma Świętego. 

W tym samym dokumencie czytamy, że Jezus Chrystus jest pierwszym egzegetą Pisma 
Świętego i wskazuje na ścisłe powiązanie Biblii z wiarą, Eucharystią i sakramentami:  

„Dzień poświęcony Biblii nie powinien być «raz w roku», ale w każdym dniu roku, 
ponieważ musimy pilnie stać się bliscy Pismu Świętemu oraz Zmartwychwstałemu, 
który nigdy nie przestaje dzielić się Słowem i Chlebem we wspólnocie wierzących”.  

Ideę, którą wyraża Niedziela Słowa Bożego, od wielu lat Kościół w Polsce realizuje za 
sprawą Tygodnia Biblijnego oraz Narodowego Czytania Pisma Świętego. Te dwie inicjatywy 
są realnym owocem Nadzwyczajnego Synodu Biskupów z roku 2008, którego zasadniczym 
przedmiotem refleksji było „Słowo Boże w życiu i misji Kościoła”. Stawiają one za cel 
codzienną formację wierzących w oparciu o Objawienie zawarte w Piśmie Świętym. W ten 
sposób celebrowana w Kościele powszechnym Niedziela Słowa Bożego oraz obchodzony  
w polskim kontekście Tydzień Biblijny mają to samo dążenie. Zasadniczo jest nim zachęcanie 
chrześcijan do codziennego karmienia się Słowem Bożym poprzez lekturę wybranej księgi 
Pisma Świętego, aby relacja ze Słowem prowadziła do pogłębionej modlitwy osobistej, 
kształtowała sumienie (rachunek sumienia) i inspirowała do eklezjotwórczego zaangażowania 
w działalność Kościoła na kanwie programu duszpasterskiego. 

Z myślą o regularnym wspieraniu duszpasterzy i wiernych w medytacji Słowa Bożego 
została stworzona aplikacja mobilna „Dzieło Biblijne”. Powstała ona z inicjatywy moderatorów 
diecezjalnych Dzieła Biblijnego im. Jana Pawła II oraz biblistów z Instytutu Nauk Biblijnych 
KUL. Jest to narzędzie bardzo pomocne do interpretacji czytań liturgicznych, a jednocześnie 
popularyzujące badania biblijno-teologiczne. Aplikacja udostępnia tekst w przekładzie Biblii 
Tysiąclecia (wyd. piąte z przypisami) oraz zawiera obszerny komentarz do wszystkich czytań 
niedzielnych łącznie z psalmem responsoryjnym (kontekst perykopy, komentarz biblijny, 
teksty paralelne, interpretacja Ojców Kościoła, interpretacja tekstu w nauczaniu Kościoła  
z odesłaniem do opracowań biblijnych). Posiada również bazę pomocy homiletycznych wraz  
z egzystencjalną aktualizacją, zdjęcia, ciekawostki, analizę egzegetyczną wybranych słów, 



 3 

propozycję lectio divina do niedzielnej Ewangelii oraz inne inspiracje do medytacji Słowa 
Bożego. Ponadto w aplikacji można zapoznać się z komentarzami biblijnymi do 
poszczególnych ksiąg Pisma Świętego, które od wielu lat są systematycznie przygotowywane 
i prezentowane w ramach Narodowego Czytania Pisma Świętego, a także z hasłami z Nowego 
Słownika Teologii Biblijnej. 

 Jako pomoc do ukształtowania i przeżycia Niedzieli Słowa Bożego w 2026 roku 
proponujemy komentarze egzegetyczne do czytań z liturgii Słowa oraz adorację Najświętszego 
Sakramentu „w rytmie Słowa Bożego”. Materiały mogą być wykorzystane do osobistej 
medytacji, a także mogą służyć jako pomoc do przeprowadzenia kręgów biblijnych i spotkań 
w dynamice lectio divina w grupach parafialnych, w klasach szkolnych lub innych 
wspólnotach.  

W imieniu Dzieła Biblijnego im. św. Jana Pawła II pragnę podziękować ks. dr Piotrowi 
Kotowi, pracownikowi naukowemu w Instytucie Nauk Biblijnych KUL, za przygotowanie 
kompletu komentarzy w Materiałach liturgicznych, szczegółowej egzegezy czytań 
dedykowanych na Niedzielę Słowa Bożego, a pomyślanych także jako materiał do osobistej  
i wspólnotowej medytacji (lectio divina) w części Materiały do pogłębionej medytacji Słowa 
Bożego. Szczególnie dziękuję mu za opracowanie tekstów Adoracji Najświętszego Sakramentu 
z medytacją Słowa Bożego. Słowa podziękowań kieruję także do ks. dr hab. Marcina 
Kowalskiego, prof. KUL oraz ks. dra Marcina Zielińskiego, adiunktów w katedrze Teologii 
Biblijnej i Proforystyki w INB KUL za merytoryczną współpracę w opracowaniu niniejszego 
kompletu Materiałów na VII Niedzielę Słowa Bożego. 

 
 Ks. prof. dr hab. Henryk Witczyk 

Przewodniczący Dzieła Biblijnego im. św. Jana Pawła II 



 4 

I. MATERIAŁY LITURGICZNE 
 

A. WPROWADZENIE DO MSZY ŚWIĘTEJ 
 
Dzisiaj w Kościele obchodzimy Niedzielę Słowa Bożego. Jest to dzień „poświęcony 
celebracji, refleksji i głoszeniu Słowa Bożego” (Aperuit illis, 3). Otwórzmy nasze umysły  
i serca na przyjęcie Słowa, które jest „lampą dla naszych stóp i światłem na naszej ścieżce” 
(por. Ps 118,105). Bóg poprzez swoje Słowo pragnie objawić się i zamieszkać w naszym 
życiu. Abyśmy mogli przyjąć Jego obecność podczas tej celebracji eucharystycznej, 
uznajmy, że jesteśmy ludźmi grzesznymi, i że potrzebujemy zbawczej interwencji Boga. 
 

B. LITURGIA SŁOWA 
__________________________ 
KOMENTARZ DO I CZYTANIA 
 
Dzisiejsze pierwsze czytanie to fragment Księgi Proroka Izajasza, który powstawał  
w VIII wieku przed Chr. W obliczu dramatycznych wydarzeń związanych z podbojem 
Izraela przez imperium asyryjskie, Bóg zapowiada interwencję zbawczą. Słowo Boże jest 
pełne symboliki, ale staje się zrozumiałe na tle innych wydarzeń z historii zbawienia, takich 
jak Wyjście z Egiptu pod wodzą Mojżesza czy zwycięstwo wojsk Gedeona nad 
Madianitami. W przeszłości Bóg nie jeden raz angażował się z miłością w losy swojego 
ludu, objawiając moc i potęgę w sytuacjach po ludzku beznadziejnych. Tak będzie również  
i teraz, gdy Izrael pogrążył się w „mroku i cieniu śmierci”. Zgodnie z proroctwem 
interwencja Boga będzie miała miejsce o poranku. Dokona tego ktoś na wzór Gedeona, 
nazwany w dalszej części Księgi Izajasza Sługą Pańskim. Z perspektywy chrześcijańskiej 
widzimy już zapowiedź Paschy Chrystusa, Jego zwycięstwa nad ciemnościami śmierci  
i zmartwychwstania, co zapoczątkuje nową erę w dziejach ludzkości – erę prawdziwej 
światłości i pełni życia. 
__________________________ 
 
PIERWSZE CZYTANIE (Iz 8, 23b – 9, 3) 
 
Czytanie z Księgi proroka Izajasza 

W dawniejszych czasach upokorzył Pan krainę Zabulona i krainę Neftalego, za to  
w przyszłości chwałą okryje drogę do morza, wiodącą przez Jordan, krainę pogańską.  

Naród kroczący w ciemnościach ujrzał światłość wielką; nad mieszkańcami kraju 
mroków światło zabłysło.  

Pomnożyłeś radość, zwiększyłeś wesele. Rozradowali się przed Tobą, jak się radują  
w żniwa, jak się weselą przy podziale łupu. Bo złamałeś jego ciężkie jarzmo i drążek na 
jego ramieniu, pręt jego ciemięzcy, jak w dniu porażki Madianitów. 



 5 

PSALM RESPONSORYJNY (Ps 27 [26], 1bcde. 4. 13-14 [R.: 1b]) 
 
Refren: Pan moim światłem i zbawieniem moim 
 
Pan moim światłem i zbawieniem moim, *  
kogo miałbym się lękać?  
Pan obrońcą mego życia, *  
przed kim miałbym czuć trwogę? 
Ref. 
O jedno tylko Pana proszę i o to zabiegam, †  
żebym mógł zawsze przebywać w Jego domu *  
po wszystkie dni mego życia,  
abym kosztował słodyczy Pana, *  
stale się radował Jego świątynią. 
Ref. 
Wierzę, że będę oglądał dobra Pana *  
w krainie żyjących.  
Oczekuj Pana, bądź mężny, *  
nabierz odwagi i oczekuj Pana. 
Ref. 
__________________________ 
KOMENTARZ DO II CZYTANIA 
 
Fragment Pierwszego Listu do Koryntian, który za chwilę usłyszymy, jest wezwaniem do 
odbudowania jedności w Kościele korynckim. Św. Paweł nie potrafił zaakceptować braku 
jedności pomiędzy ludźmi, którzy przyjęli ten sam chrzest i zostali „zanurzeni w Jezusie 
Chrystusie” (zob. Rz 6,3-4). Chrzest według Pawła posiada trzy wymiary. Po pierwsze jest 
aktem usprawiedliwienia grzesznika na mocy ofiary Chrystusa złożonej na krzyżu, 
oczyszcza nas z grzechu i łamie jego panowanie nad nami (Rz 6,6-7). Po drugie, dzięki 
darowi Ducha, uzdalnia on wierzących do nowego życia zanurzonego w miłości krzyża  
i radości zmartwychwstania, do życia paschalnego na wzór Chrystusa (Rz 8,12-17). Po 
trzecie czyni on wierzących częścią ciała Chrystusa, czyli Kościoła, o czym Paweł 
regularnie przypomina Koryntianom. Apostoł ukazuje Ukrzyżowanego jako lekarstwo na 
choroby podziałów wyniszczające Kościół. 
__________________________ 
 
DRUGIE CZYTANIE (1 Kor 1, 10-13. 17) 
 
Czytanie z Pierwszego Listu Świętego Pawła Apostoła do Koryntian 

Upominam was, bracia, w imię Pana naszego, Jezusa Chrystusa, abyście żyli w zgodzie  
i by nie było wśród was rozłamów; abyście byli jednego ducha i jednej myśli.  

Doniesiono mi bowiem o was, bracia moi, przez ludzi Chloe, że zdarzają się między 
wami spory.  



 6 

Myślę o tym, co każdy z was mówi: «Ja jestem od Pawła, a ja od Apollosa; ja jestem 
Kefasa, a ja Chrystusa». Czyż Chrystus jest podzielony? Czyż Paweł został za was 
ukrzyżowany? Czyż w imię Pawła zostaliście ochrzczeni? 

Nie posłał mnie Chrystus, abym chrzcił, lecz abym głosił Ewangelię, i to nie w mądrości 
słowa, by nie zniweczyć Chrystusowego krzyża. 
__________________________ 
KOMENTARZ DO EWANGELII 
 
Dzisiejszy fragment Ewangelii ukazuje działalność Jezusa Chrystusa w Galilei, na terenach,  
o których kilka wieków wcześniej pisał prorok Izajasz. Jezus osiadł w Kafarnaum. Było to 
miasto na pograniczu Zabulona i Neftalego. Zatem ośrodkiem Jego działalności stała się kraina, 
z którą w Starym Testamencie wiązano obietnice zbawcze. Mieszkańcy Galilei pogan to  
w koncepcji teologicznej Mateusza symbol ludzkości, która trwa w ciemnościach i mroku 
śmierci. Ciemność jest w Nowym Testamencie symbolem upadku duchowego i moralnego. 
Jezus opuścił miejscowość rodzinną, aby orędzie o zbawieniu mogło dotrzeć do wszystkich 
ludzi. On przynosi światło i usuwa ciemności. Światłość to z kolei symbol zbawczej obecności 
Boga. Światło kontrastuje z mrokiem. Jezus jest światłem, ponieważ przynosi obietnicę życia 
tym, którzy pogrążyli się w egzystencjalnej pustce i perspektywie bezsensownej śmierci. 
Tymi, na których najpierw wypełniają się proroctwa Izajasza, są powołani przez Jezusa nad 
Morzem Galilejskim: Piotr, Andrzej, Jakub i Jan. Światło, o którym mówił Izajasz, zaczyna 
świecić w ciemności. W wersji Mateusza i Marka (1,16-20) nie widać tego kontrastu, który 
zanotował Łukasz (5,1-11), gdzie scena powołania umiejscowiona jest w kontekście fiaska 
nocnego połowu oraz pustych sieci trzymanych przez Piotra. W wersji Łukasza Jezus 
przychodzi do ludzi przeżywających egzystencjalną porażkę i zaprasza ich do pójścia za 
Nim. Na końcu tej przygody, gdy Jezus ukaże im się w tym samym miejscu, ale już jako 
ukrzyżowany i zmartwychwstały Pan, otrzymają światło, które wskaże im drogę do pełni 
życia. 
__________________________ 
 
AKLAMACJA PRZED EWANGELIĄ (por. Mt 4, 23) 
 
Alleluja, alleluja, alleluja 
Jezus głosił Ewangelię o królestwie  
i leczył wszelkie choroby wśród ludu. 
Alleluja, alleluja, alleluja 
 
EWANGELIA (Mt 4, 12-23) 
 
Słowa Ewangelii według Świętego Mateusza 

Gdy Jezus posłyszał, że Jan został uwięziony, usunął się do Galilei. Opuścił jednak 
Nazaret, przyszedł i osiadł w Kafarnaum nad jeziorem, na pograniczu ziem Zabulona  
i Neftalego. Tak miało się spełnić słowo proroka Izajasza: «Ziemia Zabulona i ziemia 
Neftalego, na drodze ku morzu, Zajordanie, Galilea pogan! Lud, który siedział  



 7 

w ciemności, ujrzał światło wielkie, i mieszkańcom cienistej krainy śmierci wzeszło 
światło». 

Odtąd począł Jezus nauczać i mówić: «Nawracajcie się, albowiem bliskie jest królestwo 
niebieskie». 

Przechodząc obok Jeziora Galilejskiego, Jezus ujrzał dwóch braci: Szymona, zwanego 
Piotrem i brata jego, Andrzeja, jak zarzucali sieć w jezioro; byli bowiem rybakami. I rzekł 
do nich: «Pójdźcie za Mną, a uczynię was rybakami ludzi». Oni natychmiast, zostawiwszy 
sieci, poszli za Nim. 

A idąc stamtąd dalej, ujrzał innych dwóch braci: Jakuba, syna Zebedeusza i brata jego, 
Jana, jak z ojcem swym Zebedeuszem naprawiali w łodzi swe sieci. Ich też powołał. A oni 
natychmiast zostawili łódź i ojca i poszli za Nim. 

I obchodził Jezus całą Galileę, nauczając w tamtejszych synagogach, głosząc Ewangelię 
o królestwie i lecząc wszelkie choroby i wszelkie słabości wśród ludu. 
__________________________ 
 

C. HOMILIA1 
 

Słowo Światłości – od Boga dla ludzi w mrokach śmierci 

Ciemności ogarniające ziemię w krótkie dni zimowe rozpraszamy lampami, kolorowymi 
światełkami choinek czy ulicznych dekoracji. Pomagają one poruszać się w mroku wieczoru. 
Nie są w stanie jednak rozproszyć ciemności wojny, która niesie śmierć i zatruwa dusze 
rozpaczą. Nie przezwyciężają także dominującej dziś w naszym narodzie niezgody podsycanej 
przez kłamstwa i fałszywe oskarżenia. Są też całkowicie bezradne wobec ciemności grzechów, 
które zalegają nasze sumienia i dusze znieprawione przez praktyczny ateizm i namiętności. 
Ciemności wojny, niezgody i grzechu – wszystkie trzy są forpocztą ciemności śmierci. Żadne 
ziemskie światło nie ma w sobie tyle energii, aby je przezwyciężyć. A nie da się na dłuższy 
czas żyć w ciemnościach. Liturgia Niedzieli Słowa Bożego objawia nam, że do 
przezwyciężenia tych ciemności potrzebna jest Boża Światłość – Ona istnieje i zwycięża! Ale 
gdzie mamy jej szukać? Jak ta zwycięska Światłość może dotrzeć do człowieka, aby go nie 
tylko wyzwolić z ciemności wojny, niezgody i grzechu – czyli w istocie z ciemności śmierci – 
ale i przemienić? 

Syn Boży – „Słowo Światłości” zwyciężające ciemności wojny i śmierci 

Boża Światłość sama przychodzi do człowieka. Oto bowiem prorok Izajasz, którego tak 
często słuchaliśmy w Adwencie i w okresie Bożego Narodzenia, mówi też dzisiaj do nas: 
„Naród kroczący w ciemnościach ujrzał światłość wielką; nad mieszkańcami kraju mroków 
światło zabłysło”. Natchniony Duchem Bożym prorok w połowie VIII wieku przed Chrystusem 
mówił do ludu, który przestał wierzyć swemu Bogu, a poszedł za zwodniczymi wyroczniami 
wróżbitów i fałszywych proroków. Dlatego został napadnięty zbrojnie przez swoich 
odwiecznych wrogów, pobity i uprowadzony do niewoli – znalazł się w obcej krainie śmierci. 

 
1 Zamieszczony tekst homilii można wykorzystać w całości. Można też skorzystać z poszczególnych punktów 
rozważania. 



 8 

Upadło jego królestwo. Ale Bóg do przełamania ciemności tej wojny, które nastały wskutek 
zwodzenia Jego ludu przez fałszywych proroków, posługuje się pełnym mocy słowem 
prawdziwego proroka – Izajasza. Ten zwiastuje, że sam Bóg nawiedzi pobity lud w osobie 
swojego Mesjasza – zwycięskiej Światłości. On rozprawi się z wróżbitami i fałszywymi 
prorokami głoszącymi obce i zdradliwe ideologie, On podniesie pobitych! 

I rzeczywiście, gdy zapowiedziany przez Izajasza Mesjasz jest już blisko, Zachariasz, 
ojciec Jana Chrzciciela, mówi, że oto ten lud nawiedza „z wysoka Wschodzące Słońce, by 
zajaśnieć tym, co w mroku i cieniu śmierci mieszkają, aby nasze kroki zwrócić na drogę 
pokoju” (Łk 1,78-79). Chrystus, porównany do wschodzącego z wysoka słońca, jest tą 
oczekiwaną Światłością, pochodzącą od Boga, który „jest Światłością” (J 4,10). A jako Syn 
zrodzony ze Światłości nie podlega przemijaniu, ma w sobie Boże Światło życia, a nade 
wszystko ma moc ożywiania umarłych – także tych zmasakrowanych na polach wojennych 
bitew. On bowiem jest nadprzyrodzoną „Rosą Światłości”, której działanie opisywał prorok 
Izajasz: 

„Ożyją Twoi umarli, zmartwychwstaną ich trupy,  
obudzą się i krzykną z radości spoczywający w prochu,  
bo rosa Twoja jest rosą światłości,  
a ziemia wyda cienie zmarłych” (Iz 26,19). 

A psalmista proroczo modlił się do Pana, który jest Światłością:  

„Pan moim światłem i zbawieniem moim, kogo miałbym się lękać?  
Pan obrońcą mego życia, przed kim miałbym czuć trwogę?” (Ps 27,1). 

Tak proroctwo o Rosie Światłości jak i modlitwa psalmisty wypełniają się w osobie Słowa 
Światłości – Jezusa Chrystusa. Wobec niedowierzających Mu faryzeuszów wyzna: „Ja jestem 
Światłością świata. Kto idzie za Mną, nie będzie chodził w ciemności, lecz będzie miał Światło 
życia” (J 8,12). Dlatego każdy wierzący w Niego, choćby przechodził lub wręcz znalazł się  
w ciemnej dolinie wojny lub nieuleczalnej choroby, nie musi się lękać zła. Z nim jest odwieczne 
Słowo Światłości zwycięskiej i ożywiającej!  

Światłość, którą na tym świecie jest tylko On – Słowo Światłości – jest ostatecznie 
uniwersalnym darem od Boga! Mogą Go otrzymać ludzie wszystkich narodów, ludów  
i języków – wszyscy mieszkający w krainie śmierci! Ale jak ta Boża Światłość może do nich 
dotrzeć? Co jej może zablokować drogę? 
 

Apostołowie głoszą Słowo Światłości, które zwycięża ciemności niezgody we wspólnocie, 
wywoływane przez „fałszywych apostołów, podstępnych działaczy” 

 
Słowo Światłości, którym jest osoba Chrystusa, stanowi centrum całego Pisma świętego  

i Ewangelii. Dlatego również zwarte w nim Słowo Boże jest Słowem Światłości. Chrystus 
powierzył je wybranym i powołanym przez siebie apostołom. Gdy wstępował do nieba, polecił 
im: „Idźcie więc i nauczajcie wszystkie narody, udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna,  
i Ducha Świętego. Uczcie je zachowywać wszystko, co wam przykazałem” (Mt 28,19-20).  
I dodał ważną obietnicę: „A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni, aż do skończenia świata” 
(Mt 28,20). Jestem z wami, którzy będziecie wiernie przekazywali moje nauczanie zawarte  



 9 

w Ewangelii jako Słowo od Boga. Bo tylko ono - nie zafałszowane ludzkimi błędami – niesie 
moją Obecność, życiodajną moc boskiej Światłości. Ewangelia jest Słowem Światłości  
i buduje z wierzących żywą wspólnotę Światłości wolną od podziałów i niezgody. Boska 
Światłość Ewangelii rozprasza ciemności błędów i herezji, rozbija iluzje anty-boskich 
pokus i namiętności, obnaża pychę wirtualnych idoli. 

Dlatego apostoł Paweł tak stanowczo upomina wszystkich, którzy głoszą Ewangelię i ją 
wyjaśniają ludziom, aby jej nie fałszowali, aby nie tworzyli podziałów i nie inspirowali 
niezgody. Przestrzega wspólnoty wierzących przed osobami, którzy w imię chorych ambicji, 
pychy i żądzy judaszowych srebrników świadomie wypaczają Boży sens Ewangelii i Pisma,  
a wpisują w nie własne urojenia albo idee, czy też filozofie sprzyjające namiętnościom ludzi 
zepsutych. Nazywa ich „fałszywymi apostołami, podstępnymi działaczami, którzy udają 
apostołów Chrystusa” (2 Kor 11,13; zob. także w. 14).  

Święty Paweł używa tak mocnych słów dlatego, że ci „fałszywi apostołowie, podstępni 
działacze” niszczą w duszach wielu ludzi ten najcenniejszy skarb, jakim jest wiara w Słowo 
Boże, Słowo Światłości – Słowo natchnione przez Ducha Świętego, które ich wyzwala  
z ciemności światowych i diabelskich błędów, a włącza we wspólnotę Światłości. Zostało ono 
dane Kościołowi jako wspólnocie wiary i zbawienia, i wprowadza ją coraz głębiej w świętą 
przestrzeń Życia wiecznego – w świat Boga, w Chwałę zmartwychwstałego Pana (por.  
1 J 1,1-3). Jako Słowo od Boga nie należy do pojedynczych osób i to jeszcze wyizolowanych 
ze wspólnoty wiary i Tradycji.  

Jak stawać się „synami Światłości” – wolnymi od ciemności grzechu 

Ewangelista Mateusz rozpoczynając swoje świadectwo o Jezusie Chrystusie nie tylko 
nawiązuje do Izajaszowego orędzia o przychodzącej od Boga światłości, ale je aktualizuje. 
Pisze bowiem: „Galilea pogan! Lud, który siedział w ciemności, ujrzał światło wielkie,  
i mieszkańcom cienistej krainy śmierci wzeszło światło”. I natychmiast mówi, jak to „światło 
wielkie” oddziałuje: „Jezus zaczął nauczać”! Do ludu siedzącego w ciemności i do 
mieszkańców ciemnej krainy śmierci kieruje swoje Słowo. Jest to Słowo pochodzące od 
Światłości – od Boga, który jest Światłością (por. 1 J 4,10). Jest to także Słowo od Jezusa – 
Światłości świata.  

Nauczanie Jezusa ma w sobie Bożą Światłość. Niesie ludziom siedzącym w ciemnościach 
grzechów Bożą, zwycięską Światłość. Jezus powołał apostołów, aby tę Światłość zanieśli aż 
na krańce świata. Tak samo powołał każdego z nas – wierzących – abyśmy byli Jego uczniami 
i nieśli Światłość Ewangelii – Słowo Światłości wszędzie tam, dokąd idziemy, gdzie żyjemy  
i pracujemy, gdzie cierpimy i umieramy. Mówi bowiem: „Kto idzie za Mną, nie będzie chodził 
w ciemności, lecz będzie miał Światło życia”. Co więcej, wszyscy, którzy wierzą w Jego 
nauczanie jako Słowo Światłości, stają się „synami Światłości” (J 12,35-36). I już za życia 
promieniują wokół siebie duchowym Światłem dobroci, pokory, radości, miłości i prawdy. 
Przynależą – jako synowie – do świata Boskiej Światłości.



 10 

„Chodzić w Światłości” i być „synem Światłości”- co to znaczy? 

„Chodzić w Światłości” i być „synem Światłości” to regularnie słuchać nauczania 
Chrystusa – Ewangelii i całego Pisma świętego. To uważnie rozważać je i medytować 
objawioną w nim Mądrość. Tylko taka medytacja doprowadzi nas do kontemplacji – do 
odkrywania na co dzień Jego obecności, do jasnego widzenia otrzymywanych łask, które są 
promieniami Jego boskiej Światłości. One już teraz przezwyciężają w nas ciemności grzechu  
i śmierci wiecznej (por. J 12,46). Symeon, biorąc w objęcia Dziecię Jezus, pełen radości 
wysławiał Boga słowami:  

„Teraz, o Władco, pozwól odejść słudze Twemu w pokoju,  
  według Twojego słowa. 

    Bo moje oczy ujrzały Twoje zbawienie, 
              któreś przygotował wobec wszystkich narodów: 
              Światło na oświecenie pogan i chwałę ludu Twego, Izraela” (Łk 2,29-32). 

Każdy z nas, gdy z wiarą i miłością bierze do ręki Ewangelię, może uwielbiać Boga tymi 
samymi słowami. Naszymi oczyma wiary możemy w niej widzieć Słowo niosące wyzwolenie 
– Słowo Światłości. Wsłuchując się z wiarą i miłością w słowa Pisma świętego i Ewangelii już 
teraz możemy – jak starzec Symeon – rozpoznać i spotkać „Światłość życia”, życia wiecznego. 

Święty Augustyn modlił się dziękując Bogu za to Światło Słowa, które napełniało jego 
duszę:  

„Lecz co ja właściwie miłuję, kiedy miłuję Ciebie.  
Nie promienność światła tak miłego moim oczom.  
Nie melodie słodkie pieśni rozmaitych (…).  
Nie takie rzeczy miłuję, gdy miłuję mojego Boga.  
A jednak kocham pewnego rodzaju światło,  
pewnego rodzaju głos,  
gdy Boga mego kocham jako światło,  
głos we wnętrzu mojej ludzkiej istoty,  
gdzie rozbłyska dla mej duszy światło, którego nie ogarnia przestrzeń,  
gdzie dźwięczy głos, którego czas ze sobą nie unosi.  
To właśnie kocham, gdy kocham mojego Boga” (Wyznania, 10,6).  

Składając Najświętszą Ofiarę w kolejną Niedzielę Słowa Bożego dziękujmy Ojcu 
niebieskiemu za Słowo Światłości. Za to, które jest obecne w osobie Chrystusa – Syna Bożego 
oraz za to, które jest obecne pod postacią słów Pisma świętego, a zwłaszcza Ewangelii. To 
Słowo zwycięża ciemności wojny i śmierci, ciemności niezgody we wspólnotach i ciemności 
w duszach martwych z powodu grzechów. A w ich miejsce wnosi Bożą Światłość – Boże życie. 
Tylko w Słowie Światłości jest zwycięskie Życie wieczne. Amen. 
 

Opracował: ks. prof. Henryk Witczyk



 11 

D. MODLITWA POWSZECHNA 
 

Jezus Chrystus jest „Światłością świata”. On rozprasza mroki naszego życia, gdy 
gromadzimy się na słuchaniu Słowa Bożego i celebrowaniu Eucharystii. Jako wspólnota 
wiary módlmy się do Niego: 
 
1. Za Papieża Leona, naszego biskupa N. oraz wszystkich duszpasterzy, aby nie ustawali  

w głoszeniu Ewangelii Chrystusowej. Ciebie prosimy… 
2. Za tych, którym Bóg powierzył rządy nad narodami, aby napełnieni bojaźnią Pańską 

troszczyli się o poszanowanie godności każdego człowieka stworzonego na obraz  
i podobieństwo Boże. Ciebie prosimy… 

3. Za ludzi pogrążonych w ciemnościach grzechu i pustki egzystencjalnej, aby doświadczyli 
wyzwalającej mocy Słowa Bożego. Ciebie prosimy… 

4. Za misjonarzy, aby nie wygasł w nich ewangelizacyjny entuzjazm w składaniu świadectwa 
o Chrystusie – Światłości świata. Ciebie prosimy… 

5. Za osoby zaangażowane w różnorakie dzieła biblijne w Kościele katolickim, aby dzięki 
poznaniu tajemnicy Chrystusa były zaczynem jedności i nadziei. Ciebie prosimy… 

6. Za zmarłych N. N., aby mogli oglądać blask chwały na obliczu Chrystusa w królestwie 
niebieskim. Ciebie prosimy… 

7. Za nas tutaj zgromadzonych, aby Duch Święty wzbudził w nas jeszcze większe pragnienie 
słuchania i poznawania Słowa Bożego w codziennym życiu. Ciebie prosimy… 
 

Panie, Jezu Chryste, Ty jesteś Światłością oświecającą mroki ludzkiej historii, † prosimy 
Cię, wysłuchaj nasze prośby * i spraw, abyśmy przyjmując światło Twojej Ewangelii 
odnaleźli drogę do życia wiecznego. Który żyjesz i królujesz na wieki wieków. Amen.



 12 

II. MATERIAŁY DO POGŁĘBIONEJ MEDYTACJI SŁOWA BOŻEGO 
 

Materiały do wykorzystania podczas lectio divina, na spotkaniach kręgów biblijnych i osobistej 
modlitwy Słowem. 

 
PIERWSZE CZYTANIE (Iz 8, 23b – 9, 3) 
 

W dawniejszych czasach upokorzył Pan krainę Zabulona i krainę Neftalego, za to  
w przyszłości chwałą okryje drogę do morza, wiodącą przez Jordan, krainę pogańską.  

Naród kroczący w ciemnościach ujrzał światłość wielką; nad mieszkańcami kraju 
mroków światło zabłysło.  

Pomnożyłeś radość, zwiększyłeś wesele. Rozradowali się przed Tobą, jak się radują  
w żniwa, jak się weselą przy podziale łupu. Bo złamałeś jego ciężkie jarzmo i drążek na 
jego ramieniu, pręt jego ciemięzcy, jak w dniu porażki Madianitów. 
__________________________ 
KOMENTARZ EGZEGETYCZNY DO I CZYTANIA 
 
1. Z historycznego punktu widzenia początek rozważanego dzisiaj proroctwa Izajasza 

może się odnosić do losów Galilei i Gileadu, północnych regionów Izraela, które 
ok.733/722 roku przed Chr. stały się częścią imperium asyryjskiego (zob. 2 Krl 15,292). 
W tym kontekście Izajasz zapowiadał nadchodzące wyzwolenie. Prorok opisuje je 
językiem biblijnym, symbolicznym, odwołując się do historii, w której nie jeden raz 
Bóg JHWH objawiał moc i potęgę wobec nieprzyjaciół swojego ludu. Wyzwolenie 
miałoby się dokonać w nocy, jak „w dniu porażki Madianitów”, gdy Gedeon wystąpił 
do walki z wrogami Izraela (Sdz 7,9-25). 

2. Słowa Izajasza nabierają właściwej mocy i wydźwięku na tle poprzedzającego je 
proroctwa w 8,11-23a. Jego przesłanie wyłania się z przytoczonych kontrargumentów: 
lud Przymierza, który znalazł się w niebezpieczeństwie za sprawą Asyrii, otrzymał jako 
oręż obronny prorockie „świadectwo i pouczenie” (8,16) oraz „objawienie” (8,20). 
Naprzeciw tych narzędzi ocalenia znajdują się złudne „wróżby i wywoływanie duchów” 
(8,19). Tym, co stanowi kontrast dla „utrapienia, ciemności i przygniatającej nocy” 
(8,22), które spowiją lud Boga w ziemi wygnania, ucisku i głodu (8,21), jest pragnienie 
„rozproszenia mroku” (8,22) i nastania czasu „jutrzenki” (8,20). Są to oczywiście 
obrazy symboliczne, które ukazują sytuację Izraelitów uprowadzonych na wygnanie 
(ciemność – śmierć) i czekających na interwencję Boga JHWH (jutrzenka – światło – 
życie). Szczególną funkcję w wypowiedzi Izajasza pełni zdanie warunkowe: „Jeśli nie 
będą mówić zgodnie z tym słowem, to nie ma dla nich jutrzenki” (8,20). Stanowi ono 
wyzwanie dla tych, którzy w obliczu zagrożenia życia polegają na wyroczniach 
wróżbitów (hayyiddᵉʿōnim). Warto zauważyć, że hebrajskie słowo hayyiddᵉʿōnim 
tłumaczone jako „wróżbici”, wywodzi się z rdzenia yādaʿ, który zawiera ideę 

 
2 „Za czasów Pekacha, króla izraelskiego, wtargnął Tiglat-Pileser*, król asyryjski, i zajął Ijjon, Abel-Bet-Maaka, 
Janoach, Kedesz, Chasor, Gilead, Galileę, cały kraj Neftalego, a ludność uprowadził na wygnanie do Asyrii”. 



 13 

posiadania wiedzy, mądrości. Istnieje jednak mądrość Boża (zob. Rdz 2,17) oraz wiedza 
zwodnicza, kłamliwa. Tak więc dla tych, którzy nie postępują drogą mądrości Bożej 
objawionej w Słowie, przez co znaleźli się na wygnaniu, pozbawieni domu, pieniędzy, 
a przede wszystkim wolności, nie ma nadziei „jutrzenki” (šāḥar). Hebrajski rzeczownik 
šāḥar jest najczęściej tłumaczony jako świt, jutrzenka. Tymczasem etymologicznie jest 
związany z ideą ciemności, która bezpośrednio poprzedza poranek. Wskazuje więc na 
moment przełamania czerni nocy poprzez światło (zob. Koh 11,103). Widać tu ścisły 
związek z opisem stworzenia w Rdz 1,1-5, gdzie światło zapoczątkowuje dzieje świata 
i człowieka, początkowo pełne piękna, dobra i życia. Istnieje jeszcze jeden kontekst dla 
zrozumienia słowa šāḥar, który znajduje się wewnątrz Księgi Izajasza. W Iz 47,11-13 
prorok w kontekście kolejnej niewoli Izraela, tym razem babilońskiej, wypowiada 
gorzkie słowa pod adresem najeźdźców:  

„11 Lecz przyjdzie na ciebie nieszczęście, którego nie potrafisz zażegnać (lōʾ ṯēḏʿı̂ 
šaḥrah), i spadnie na ciebie klęska, nie będziesz znała na nie zaklęcia, i przyjdzie na 
ciebie zguba znienacka, ani się spostrzeżesz. 12 Trwaj przy twoich zaklęciach i przy 
mnogich twych czarach, którymi się próżno trudzisz od swej młodości. Może zdołasz 
odnieść korzyść? Może zdołasz wzbudzić postrach? 13 Masz już dosyć mnóstwa twoich 
doradców. Niechaj się stawią, by cię ocalić, owi opisywacze nieba, którzy badają 
gwiazdy, przepowiadają na każdy miesiąc, co ma się tobie przydarzyć. Oto będą jak 
źdźbła słomiane, ogień ich spali. Nie uratują własnego życia z mocy płomieni”.  

Dosłownie prorok pisze o złu, które spadnie na chełpiący się potęgą Babilon, ale nikt 
nie będzie mógł już niczego „odczarować”; nikt w tym zwiedzionym przez kłamstwo 
świecie nie będzie znał (lōʾ ṯēḏʿı̂) drogi życia. Na tym tle rzeczownik šāḥar w Iz 8,20 
niesie w sobie wezwanie do podążania za Słowem Objawienia, które sprawia, że 
wyrocznie, wróżby i ludzkie mądrości, tracą swoją niszczycielską skuteczność. 

3. Obraz, który otwiera dzisiejszy fragment proroctwa, kontynuuje temat wyprowadzenia 
ludu Przymierza z ciemności śmierci, w której znalazł się tylko dlatego, że odrzucił 
Słowo Boga i podążał za zwodniczymi słowami wróżbitów. Tekst hebrajski należałoby 
przetłumaczyć dosłownie w następujący sposób: 

„W czasie początkowym / pierwszym (kāʿēṯ hāriʾšôn) upokorzył [JHWH] ziemię 
Zabulona i ziemię Neftalego, ale w czasie drugim / przyszłym (hāʾaḥᵃrôn) otoczył chwałą 
(hiḵbiḏ) Drogę Morską, ziemię za Jordanem, Galileę pogan”. 

W tekście hebrajskim czasowniki „upokorzyć” oraz „otoczyć chwałą” występują  
w formie, którą można interpretować na różne sposoby. Niektórzy egzegeci widzą  
w nich działanie Boga wobec wszystkich ludzi, którzy od początku dziejów (hāriʾšôn; 
por. Rdz 1,1), aż do końca (hāʾaḥᵃrôn), oczekują na Jego interwencję zbawczą. Inni 
uczeni wiążą je bezpośrednio z kontekstem Iz 8,20-22, zgodnie z którym upokorzenie 
to rzeczywistość, która dotknęła wróżbitów i fałszywych proroków oraz idących za 
nimi, natomiast chwała to pełnia życia, do którego dostęp mają ludzie przyjmujący 
prawdę Tory i świadectwa proroków. 

4. W proroctwie Droga Morska, ziemia za Jordanem oraz Galilea pogan to asyryjskie 
prowincje odpowiadające krainom Zabulona i Neftalego. „Droga Morska” odnosi się 

 
3 „Usuń przygnębienie ze swego serca i oddal ból od twego ciała, bo młodość jak zorza poranna (šaḥᵃrûṯ) szybko 
przemija”. 



 14 

do prowincji Dor, „ziemia za Jordanem” do Gileadu, natomiast „Galilea pogan” do 
Megiddo. Prorok Izajasz zapowiada w ten sposób klęskę koalicji syro-efraimskiej,  
w skład której wchodziło Królestwo Północne Izraela. Upadek dynastii północnej stanie 
się okazją ustanowienia nad całym ludem Przymierza władcy pochodzącego z dynastii 
Dawida. To będzie źródłem wielkiej radości samego Boga JHWH (9,2) oraz 
zapoczątkuje erę pokoju (9,5). Bóg do przełamania ciemności, które nastało wskutek 
zwodzenia Jego ludu przez fałszywych proroków, nie będzie potrzebował armii 
wyposażonej w najnowszą broń. Dokona tego ktoś na wzór Gedeona, a więc Jego Sługa, 
który wyruszy do walki posłuszny Słowu Boga. Z perspektywy chrześcijańskiej widać 
tu zapowiedź Paschy Chrystusa, Jego wejścia w ciemności śmierci i zwycięskiego 
zmartwychwstania.  

__________________________ 
 
DRUGIE CZYTANIE (1 Kor 1, 10-13. 17) 
 

Upominam was, bracia, w imię Pana naszego, Jezusa Chrystusa, abyście żyli w zgodzie  
i by nie było wśród was rozłamów; abyście byli jednego ducha i jednej myśli.  

Doniesiono mi bowiem o was, bracia moi, przez ludzi Chloe, że zdarzają się między 
wami spory.  

Myślę o tym, co każdy z was mówi: «Ja jestem od Pawła, a ja od Apollosa; ja jestem 
Kefasa, a ja Chrystusa». Czyż Chrystus jest podzielony? Czyż Paweł został za was 
ukrzyżowany? Czyż w imię Pawła zostaliście ochrzczeni? 

Nie posłał mnie Chrystus, abym chrzcił, lecz abym głosił Ewangelię, i to nie w mądrości 
słowa, by nie zniweczyć Chrystusowego krzyża. 
__________________________ 
KOMENTARZ EGZEGETYCZNY DO II CZYTANIA 
 
1. Początki Kościoła w Koryncie wiążą się z drugą podróżą misyjną św. Pawła (50-51 r.). 

Ewangelizacja tego portowego miasta nie była rzeczą prostą. W pewnym momencie 
doszło do burzliwej kontrowersji Pawła z Żydami zamieszkującymi Korynt. Paweł 
został oskarżony o nauczanie niezgodne z Prawem i doprowadzony przed sąd (zob.  
Dz 18,13-16), ale Gallio, prokonsul Achai, uwolnił go od odpowiedzialności za 
zarzucane mu czyny. Jednak sytuacja była na tyle skomplikowana, że Paweł po 
osiemnastu miesiącach działalności musiał wyjechać z miasta. Czas pobytu we 
wspólnocie był zbyt krótki, żeby związać codzienne życie Koryntian z Ewangelią, a tym 
bardziej, żeby uwolnić ich od dawnego sposobu myślenia. W takim kontekście Paweł 
postanowił napisać do wspólnoty Pierwszy List do Koryntian (51-53 r.). W relacji Pawła 
ze wspólnotą koryncką można dostrzec bardzo istotną cechę. Apostołowi nie zależało 
na liczebności wspólnoty, ale na doprowadzeniu Koryntian do życia zanurzonego  
w tajemnicy Krzyża i Zmartwychwstania Chrystusa. Nie interesowała go pozorna 
religijność, która często wyraża się w kultywowaniu zewnętrznych rytuałów. Paweł 
zaoferował Koryntianom to, co jest istotą chrześcijaństwa, jego rdzeniem, bez którego 
nie ma życia: Ewangelię Ukrzyżowanego i Zmartwychwstałego. Dowodem tego jest 
mocne stwierdzenie, od którego rozpoczyna się korespondencja z Koryntianami:  



 15 

„Nie posłał mnie Chrystus, abym chrzcił, lecz abym głosił Ewangelię, i to 
nie w mądrości słowa, by nie zniweczyć Chrystusowego krzyża”  
(1 Kor 1,17). 

2. Dzisiejszy fragment Pierwszego Listu do Koryntian jest wezwaniem do odbudowania 
jedności. Apostoł ocenia sytuację we wspólnocie opierając się na świadectwie „ludzi 
Chloe”. Chloe musiała być kobietą znaną i poważaną w Kościele korynckim, skoro 
Paweł wymienia ją z imienia i ufa relacji osób pochodzących z jej kręgów. Konflikty, 
które targały wspólnotą, były spowodowane sporami o to, który z głosicieli Ewangelii 
jest ważniejszy: Paweł, Apollos, czy Piotr. Koryntianie traktowali ich jak 
rywalizujących ze sobą filozofów i retorów. Stworzyli nawet partię Chrystusa, 
skupiającą być może tych, którzy znali go osobiście. Skutkiem toczących się polemik 
był podział chrześcijan korynckich na kilka frakcji oraz pomniejszenie funkcji zbawczej 
Jezusa Chrystusa. Trudno konkretnie określić specyfikę poszczególnych grup. To 
jednak nie wydaje się tak istotne jak sam fakt braku jedności pomiędzy ludźmi, którzy 
zostali ochrzczeni, a mówiąc językiem Pawła – „zanurzeni w Jezusie Chrystusie” (zob.  
Rz 6,3-4). 

3. Wezwanie do jedności zostaje wprowadzone przez imperatyw: „Wzywam was, bracia” 
(parakalō). Czasownik grecki parakaleo jest używany przez Pawła do wyrażenia 
mocnego apelu, zachęty, wezwania (por. 1 Kor 4,16; Rz 12,1; 2 Kor 2,8 i in.). Opiera 
się on przy tym na bliskiej relacji z Koryntianami, dla których jest ojcem w wierze  
i założycielem Kościoła (zob. 1 Kor 4,15)4. Paweł nie opiera jednak swych działań 
jedynie na bliskich relacjach, czy też na osobistych kompetencjach i uzdolnieniach. 
Występuje jako apostoł Chrystusa. Odwołanie się do boskiego autorytetu „Pana Jezusa 
Chrystusa”, który jest zaczynem i źródłem jedności Kościoła, ma sens tylko we 
wspólnocie „braci”, to znaczy osób niosących w sobie to samo doświadczenie 
usprawiedliwienia z grzechów, niezasłużonego obdarowania przez Boga i zbawienia. 
Paweł jest głęboko przekonany, że w obliczu antyświadectwa Koryntian musi 
interweniować, aby ocalić wspólnotę.  

4. Mówiąc o rozłamie Paweł używa greckiego słowa schisma. W tym miejscu nie ma ono 
jeszcze znaczenia, które otrzyma w następnych wiekach w odniesieniu do wielkich 
podziałów chrześcijan. W 1 Kor oznacza ono niezgodę i brak jedności we wspólnocie 
lokalnej. Paweł z bólem mówi o sporach w Kościele, używając dla ich opisania terminu, 
którym w Nowym Testamencie opisuje się rozdarcie szaty (Mk 2,21; Mt 9,16; por.  
1 Kor 1,10; 11,18). Spory w Kościele zrywają z Ciała Chrystusa szatę łaski, ogałacają 
je, przywodząc na myśl dramat męki i poniżenia Pana. Paweł bardzo mocno utożsamia 
Kościół z Ciałem Chrystusa, czego nauczył go sam Pan na drodze do Damaszku  
(Dz 9,4-5). Jan Chryzostom pisze:  

„Uczyniono (…) Kościół nie po to, by ludzie zbierający się razem 
pozostawali podzieleni, lecz w tym celu, aby podzieleni stawali się 

 
4 „Choćbyście mieli bowiem dziesiątki tysięcy wychowawców w Chrystusie, nie macie wielu ojców; ja to właśnie 
przez Ewangelię zrodziłem was w Chrystusie Jezusie”. 



 16 

jednością; to właśnie oznacza akt gromadzenia się” (Homilia do 
Pierwszego Listu do Koryntian, 27.4). 

5. Apostoł Paweł wskazuje, że rozłam w Koryncie był konsekwencją kierowania się przez 
chrześcijan w codziennym życiu myśleniem charakterystycznym dla świata 
pogańskiego i żydowskiego (por. Rz 12,1-2), przy jednoczesnym niezrozumieniu  
i braku akceptacji dla życia według logiki Chrystusa ukrzyżowanego. Wnioski te można 
wyprowadzić z wezwania do „jedności ducha i jedności myśli” (en tō autō noi kai en tē 
autē gnōmē). „Jeden duch” oznacza tu właściwie jeden „umysł”, który w 2 Kor 2,16 
oznacza „umysł Chrystusowy”. Apostoł wzywa, aby Koryntianie kierowali się w swoim 
myśleniu (νοῦς) oraz podejmowaniu decyzji (gnōmē) logiką ofiarnej miłości Chrystusa, 
która zawiera się w głoszonej przez niego Ewangelii. Jest to głoszenie, w którym Paweł 
naśladuje pokorę Ukrzyżowanego, „nie w mądrości słowa, by nie zniweczyć 
Chrystusowego krzyża” (1 Kor 1,17). Mądrość (sofia) w starożytności oznaczała 
wiedzę filozoficzną lub ścisłą, opartą na doświadczeniu empirycznym, która  
w systemach społecznych służyła jako podstawa do porządkowania relacji 
międzyludzkich oraz poprawiania jakości życia. Wiązała się ona także z retoryką, 
sztuką argumentacji. W kulturze grecko-rzymskiej taka mądrość była wysoko ceniona 
jako wyraz kompetencji człowieka. Również w świecie żydowskim mądrość, która 
wyrażała się przede wszystkim w umiejętności interpretacji Tory, należała do cech 
wysoce pożądanych. Apostoł Paweł nie jest antyintelektualistą i nigdzie nie neguje 
wartości ludzkiej wiedzy. Podkreśla jednak moc Ewangelii Krzyża, która sama w sobie 
może przemieniać ludzkie życie oraz porządkować świat. Według Pawła mądrość 
ludzka, jeśli ma rzeczywiście służyć człowiekowi, musi otworzyć się na misterium 
„Chrystusowego krzyża”. Miłość płynąca z ofiary Chrystusa jest lekarstwem na raka 
podziałów, który trawi wspólnoty. Ona także otwiera ludzkie życie na światło 
zmartwychwstania, którym kończy się 1 List do Koryntian (rozdz. 15). Mądrość Krzyża 
prowadzi do radości zmartwychwstania. 

__________________________ 
 
EWANGELIA (Mt 4, 12-23) 
 

Gdy Jezus posłyszał, że Jan został uwięziony, usunął się do Galilei. Opuścił jednak 
Nazaret, przyszedł i osiadł w Kafarnaum nad jeziorem, na pograniczu ziem Zabulona  
i Neftalego. Tak miało się spełnić słowo proroka Izajasza: «Ziemia Zabulona i ziemia 
Neftalego, na drodze ku morzu, Zajordanie, Galilea pogan! Lud, który siedział  
w ciemności, ujrzał światło wielkie, i mieszkańcom cienistej krainy śmierci wzeszło 
światło». 

Odtąd począł Jezus nauczać i mówić: «Nawracajcie się, albowiem bliskie jest królestwo 
niebieskie». 

Przechodząc obok Jeziora Galilejskiego, Jezus ujrzał dwóch braci: Szymona, zwanego 
Piotrem i brata jego, Andrzeja, jak zarzucali sieć w jezioro; byli bowiem rybakami. I rzekł 
do nich: «Pójdźcie za Mną, a uczynię was rybakami ludzi». Oni natychmiast, zostawiwszy 
sieci, poszli za Nim. 



 17 

A idąc stamtąd dalej, ujrzał innych dwóch braci: Jakuba, syna Zebedeusza i brata jego, 
Jana, jak z ojcem swym Zebedeuszem naprawiali w łodzi swe sieci. Ich też powołał. A oni 
natychmiast zostawili łódź i ojca i poszli za Nim. 

I obchodził Jezus całą Galileę, nauczając w tamtejszych synagogach, głosząc Ewangelię 
o królestwie i lecząc wszelkie choroby i wszelkie słabości wśród ludu. 
__________________________ 
KOMENTARZ EGZEGETYCZNY DO EWANGELII 
 
1. Tekst rozpoczyna wzmianka o uwięzieniu Jana Chrzciciela. Mateusz opisuje ten fakt za 

pomocą greckiego czasownika paradidomi (wydać w ręce), który w innych miejscach 
Ewangelii pojawia się w kontekście procesu i męki Chrystusa (zob. Mt 10,4; 17,22; 2,18-
19; 26,2.15). W ten sposób otrzymujemy paralelizm pomiędzy losem Jana i losem Jezusa. 
Łączyło ich cierpienie oraz ofiara z życia.  

2. Jezus udaje się do Galilei. Powrót do Galilei nie był podyktowany pragnieniem powrotu 
do domu albo chęcią ucieczki przed grożącym niebezpieczeństwem ze strony Heroda 
Antypasa. Herod zresztą sprawował władzę również w Galilei. Jezus udaje się do Galilei 
tylko z tego powodu, żeby mógł się wypełnić Boży plan. To samo dotyczy Jego osiedlenia 
się w Kafarnaum, które Mateusz określa mianem „miasta Jezusa” (Mt 9,1). Nazwa 
„Kafarnaum” nie pojawia się w Starym Testamencie. W Nowym Testamencie występuje 
tylko w Ewangeliach. W czasach Jezusa mieszkało w nim ok. 12 tysięcy osób. Było 
położone na północno-zachodnim brzegu Jeziora Galilejskiego, ok. 4 km. od ujścia 
Jordanu. Ludność miasteczka utrzymywała się z rybołówstwa, rolnictwa i handlu. Miasto 
znajdowało się przy drodze łączącej Damaszek z Ptolemaidą, co miało znaczący wpływ 
na bogactwo mieszkańców, zwłaszcza za sprawą rozwiniętego handlu. Jako miasto 
nadgraniczne leżące pomiędzy ziemią Filipa i Heroda Antypasa posiadało stację celną 
(9,9) i garnizon rzymski (8,5-13). Mateusz pisze, że Kafarnaum było miastem na 
pograniczu Zabulona i Neftalego. Jednak dokładnie rzecz ujmując leżało ono na terytorium 
Neftalego. Ten fakt miał znaczenie teologiczne. Ośrodkiem działalności Jezusa była 
kraina, z którą były związane starotestamentalne obietnice zbawcze (zob. Iz 8,23 – 9,1). 
Jezus opuścił miejscowość rodzinną, aby światło zbawienia mogło dotrzeć do wszystkich 
ludzi.  

3. W tradycji judaistycznej Galilei nigdy nie łączono z działalnością proroków. Świadectwem 
takiego nastawienia jest wypowiedź Żydów z Ewangelii Jana: „Żaden prorok nie powstał  
z Galilei” (J 7,52; por. J 1,46; 7,41-42). Mateusz przeciwstawia się temu stereotypowi 
opierając się na słowach Izajasza. Cytowany tekst nie zgadza się z wersją hebrajską ani  
z wersją Septuaginty i prawdopodobnie jest niezależnym przekładem. Proroctwo Izajasza 
odnosiło się do sytuacji krain zaanektowanych przez asyryjskiego władcę Tiglat-Pilesera 
(por. 2 Krl 15,29) i niosło im nadzieję wybawienia przez potomka Dawida (Iz 9,6-7). 
Mateusz wprowadza do cytowanego proroctwa nazwę „Galilea pogan”, która miała 
wydźwięk pejoratywny. Według Księgi Sędziów (18,7.28) znaczną część obszaru 
Zabulona i Neftalego zamieszkiwali Kananejczycy i Sydończycy. Z kolei z Drugiej 
Księgi Królewskiej (15,29 i 17,24-27) dowiadujemy się o licznych cudzoziemcach 
zamieszkujących te północne tereny Izraela. Podboje władców asyryjskich doprowadziły 
w VIII w. przed Chr. do wymieszania się ludności żydowskiej z poganami.  



 18 

W konsekwencji powstała prowincja o charakterze pogańskim, którą nazywano Galileą 
pogan – gelil haggojim. Nie oznacza to, że Galilea była zamieszkana głównie przez pogan, 
albo że Jezus głosił Ewangelię tylko poganom. Misja Jezusa była skierowana do 
wszystkich ludzi. Mieszkańcy Galilei pogan to w koncepcji teologicznej Mateusza symbol 
ludzkości, która trwa w ciemnościach i mroku śmierci. Ciemność jest w Nowym 
Testamencie symbolem upadku duchowego i moralnego (zob. Łk 1,79; J 1,5; 3,19; 8,12; 
Rz 19; 13,12; Ef 5,8.11; Kol 1,13). Jezus przynosi światło i usuwa ciemności. Światłość 
to z kolei symbol zbawczej obecności Boga. Światło kontrastuje z mrokiem. Jezus jest 
światłem, ponieważ przynosi obietnicę życia tym, których przeraża pustka życiowa  
i perspektywa bezsensownej śmierci.  

4. Orędzie głoszone przez Jezusa, które otwiera przed każdym drogę do życia, jest bardzo 
proste: „Nawracajcie się, albowiem bliskie jest królestwo niebieskie” (4,17). Wersja 
Mateusza, choć idzie po linii najstarszych przekazów (zob. Mk 1,14-15), to jednak 
posiada własną specyfikę. Ewangelista przedstawia Jana Chrzciciela i Jezusa jako ludzi 
działających w ramach jednej misji zbawczej (por. Mt 3,2 i 4,17), która dopełni się 
zainicjowaniem przez Jezusa Chrystusa ery królestwa niebieskiego. Jego „terytorium” 
będą stanowili ludzie, którzy uwierzą w Jezusa z Nazaretu jako Syna Bożego  
i Mesjasza, przez chrzest zwiążą się z Jego tajemnicą paschalną i umocnieni Duchem 
Świętym będą żyli według logiki Ewangelii. 

5. W tym kontekście duże znaczenie ma powołanie pierwszych uczniów. Jezus idzie 
wzdłuż Jeziora Genezaret (nazywanego także Morzem Galilejskim), „drogą morską” 
(por. Iz 8,23b; Mt 4,15). Na tle proroctwa Izajasza z 8,23b – 9,2 historia powołania 
Piotra, Andrzeja, Jakuba i Jana jawi się jako początek wypełnienia się zapowiedzi ST. 
Światło, o którym mówił Izajasz, zaczyna świecić w ciemności. W wersji Mateusza  
i Marka (1,16-20) nie widać tego kontrastu, który zanotował Łukasz (5,1-11), gdzie 
scena powołania umiejscowiona jest w kontekście fiaska nocnego połowu oraz pustych 
sieci trzymanych przez Piotra. W wersji Łukasza Jezus przychodzi do ludzi 
przeżywających egzystencjalną porażkę, którzy pomimo świtu nie mogą się uwolnić od 
dramatu nocy (zob. Łk 5,5). Jezus nie pozostawia ich przy pustych łodziach, ale 
zaprasza do pójścia Jego drogą. Już wkrótce objawi się wobec nich jako Pan życia, gdy 
będzie uzdrawiał chorych (Mt 4,23), a później dla niezliczonej rzeszy ludzi rozmnoży 
pięć chlebów i dwie ryby (Mt 14,13-21). 



 19 

III. ADORACJA NAJŚWIĘTSZEGO SAKRAMENTU  
Z MEDYTACJĄ SŁOWA BOŻEGO 

 
Przed adoracją należy przygotować dla każdego uczestnika: 

• tekst do modlitwy Słowem (patrz pkt. V), 
• tekst do modlitwy wspólnej (patrz pkt. VII; można wyświetlić na ekranach w kościele lub 

kaplicy). 
 

1. WYSTAWIENIE NAJŚWIĘTSZEGO SAKRAMENTU 

2. WPROWADZENIE 
 

Przewodniczący (P.):  
Panie, Jezu Chryste, kontemplujemy Twoją realną obecność w tym Najświętszym Sakramencie 
i dziękujemy Ci, że zaprosiłeś nas do siebie. Gromadzimy się z wiarą w Ciebie i ufając 
Twojemu Słowu. Otwieraj nasze umysły i nasze serca na przyjęcie łask, które przygotowałeś 
dla nas w tej chwili. Spraw, abyśmy w każdym momencie tej modlitwy byli świadomi, że Ty 
jesteś tutaj obecny ze swoją nieskończoną miłością. Uzdolnij nas, abyśmy tu i teraz przyjęli 
Twoje Słowo, a później głosili je naszym życiem. 
 
P.: Niechaj będzie pochwalony Przenajświętszy Sakrament. 
Wierni (W.): Teraz i zawsze, i na wieki wieków. Amen. 
P.: 

„A Słowo stało się ciałem i zamieszkało wśród nas; i oglądaliśmy Jego chwałę, 
chwałę, jaką Jednorodzony otrzymuje od Ojca, pełen łaski i prawdy” (J 1,14). 

Ojcze nasz, Zdrowaś Maryjo, Chwała Ojcu… 
 
P.:  Niechaj będzie pochwalony Przenajświętszy Sakrament. 
W.: Teraz i zawsze, i na wieki wieków. Amen. 
P.: 

„Czy serce nie pałało w nas, gdy rozmawiał z nami w drodze i Pisma nam 
wyjaśniał?” (Łk 24,32). 

Ojcze nasz, Zdrowaś Maryjo, Chwała Ojcu… 
 
P.:  Niechaj będzie pochwalony Przenajświętszy Sakrament. 
W.: Teraz i zawsze, i na wieki wieków. Amen. 
P.: 

„Słowo Chrystusa niech w was mieszka w [całym swym] bogactwie: z całą mądrością 
nauczajcie i napominajcie siebie, psalmami, hymnami, pieśniami pełnymi ducha, pod 
wpływem łaski śpiewając Bogu w waszych sercach. A cokolwiek mówicie lub 
czynicie, wszystko [niech będzie] w imię Pana Jezusa, dziękując Bogu Ojcu przez 
Niego” (Kol 3,16-17). 

Ojcze nasz, Zdrowaś Maryjo, Chwała Ojcu… 



 20 

 
3. PROKLAMACJA EWANGELII 

Lektor (L.):  
Słuchajmy i przyjmijmy Słowo Boże, zawsze żywe i skuteczne. Pozwólmy, aby rozbrzmiewało 
w nas i oświetlało nasze życie. 
 
AKLAMACJA PRZED EWANGELIĄ 
Kantor: 
Alleluja, alleluja. 
Panie Jezu, daj nam zrozumieć Pisma; 
niech pała nasze serce, gdy do nas mówisz (por. Łk 24,32). 
Alleluja. 

 
P.: 

Z Ewangelii według świętego Jana (15,1-5.9-11) 
W owym czasie Jezus powiedział do swoich uczniów: „Ja jestem prawdziwym krzewem 
winnym, a Ojciec mój jest tym, który go uprawia. Każdą latorośl, która we Mnie nie przynosi 
owocu, odcina, a każdą, która przynosi owoc, oczyszcza, aby przynosiła owoc obfitszy. Wy już 
jesteście czyści dzięki słowu, które wam powiedziałem. Trwajcie we Mnie, a Ja w was. 
Podobnie jak latorośl nie może przynosić owocu sama z siebie, jeśli nie trwa w krzewie 
winnym, tak samo i wy, jeśli we Mnie trwać nie będziecie. Ja jestem krzewem winnym, wy – 
latoroślami. Kto trwa we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity, bo beze Mnie nic nie 
możecie uczynić. Jak Mnie umiłował Ojciec, tak i Ja was umiłowałem. Trwajcie w mojej 
miłości. Jeśli będziecie zachowywać moje przykazania, będziecie trwać w mojej miłości, tak 
jak Ja zachowałem przykazania Ojca mojego i trwam w Jego miłości. To wam powiedziałem, 
aby radość moja w was była i aby radość wasza była pełna”. 

Oto Słowo Pańskie. 
 

4. ROZWAŻANIE  
L.: W ramach Niedzieli Słowa Bożego, która w tym roku jest inspirowana przez słowo  
z Listu św. Pawła do Kolosan: „Słowo Chrystusa niech mieszka w was” (Kol 3,16), 
adorujmy Najświętszy Sakrament i rozważajmy tajemnicę Jezusa Chrystusa, Syna Bożego: 

 
(chwila ciszy po każdym punkcie) 
 
• W Jezusie Chrystusie niewidzialny Bóg stał się widzialny i słyszalny. Jak wiele słów  

i czynów Jezusa mogli usłyszeć i zobaczyć apostołowie! Wiele z nich zostało 
poświadczonych w Ewangeliach, w których możemy kontemplować Jezusa poprzez Jego 
Słowo. Jezus nadal do nas mówi i nadal działa w naszym życiu. 
(chwila ciszy) 
 

• Jezus dotknął serc wielu ludzi, co zostało utrwalone na kartach Ewangelii. To były osoby, 
które zrozumiały, że przyjaźń z Jezusem zakłada zaufanie wobec Jego Słowa i uznanie, że 
tylko On ma Słowa życia wiecznego (por. J 6,68). „Chrystus jest «odwieczną Dobrą 



 21 

Nowiną» (Ap14,6) i jest «wczoraj i dziś, ten sam także na wieki» (Hbr 13,8), ale Jego 
bogactwo i piękno są niewyczerpane. On jest zawsze młody i jest zawsze źródłem nowości. 
Kościół nie ustaje w swym zdumieniu w obliczu «głębokości bogactw, mądrości i wiedzy 
Boga» (Rz 11,33)” (Evangelii gaudium, 11). 
(chwila ciszy) 
 

• „Słowo Chrystusa niech mieszka w was z całym swym bogactwem” – te słowa są 
zaproszeniem, które dziś otrzymujemy od apostoła Pawła. Ojciec Święty Leon XIV na 
początku swego pontyfikatu wzywał nas wszystkich: 

„Spójrzcie na Chrystusa! Zbliżcie się do Niego! Przyjmijcie Jego Słowo, które 
oświeca i pociesza!” (Homilia, 18 maja 2025 r.). 

Pozwólmy, aby dzisiaj On zwrócił się do nas w swoim Słowie. Jego słowa są zawsze pełne 
miłości i przemieniającej mocy: „Powiedz tylko jedno słowo” – wołał do Jezusa rzymski 
setnik. Jedno jedyne! Jedno słowo dla celnika Lewiego siedzącego przy stole; jedno dla 
Zacheusza stojącego na sykomorze; jedno dla Piotra, Jakuba i Jana stojących nad brzegiem 
jeziora Genezaret; jedno dla Marii przed grobem. Jezus ma jedno Słowo także dla każdego 
z nas. Pozwólmy, aby mówił do naszych serc, a my trwajmy przy tym Słowie i spróbujmy 
w nim zamieszkać. 
(chwila ciszy) 
 

• Posłuchajmy jeszcze słów naszego papieża Leona XIV: 
„Dziś bardzo często tracimy zdolność słuchania, prawdziwego słuchania. 
Zapominamy wsłuchiwać się w nasze serca, a to właśnie w sercu Bóg mówi do 
nas, Bóg nas wzywa i zaprasza, byśmy Go lepiej poznali i żyli w przestrzeni Jego 
miłości. Niech Najświętsza Maryja Panna, Matka Boża, w której łonie Słowo 
Boże stało się ciałem, nauczy nas sztuki słuchania, umocni w posłuszeństwie Jego 
Słowu i poprowadzi do uwielbienia Pana (por. Łk 1,46)” (Przemówienia z 5 i 17 
lipca 2025). 

(chwila ciszy) 
 

5. MODLITWA OSOBISTA 
W tym miejscu można rozdać wiernym wydrukowany na kartkach cytat biblijny z Kol 3,16 
(„Słowo Chrystusa niech mieszka w was”) do modlitwy osobistej. Podczas modlitwy 
Słowem można włączyć odpowiednią muzykę. Należy przeznaczyć odpowiedni czas na 
modlitwę Słowem. 

6. PIEŚŃ: … (np.: W Słowie jest źródło życia) 

7. MODLITWA WSPÓLNOTOWA  
Wierni mogą powtarzać wezwania albo można każdemu rozdać wydrukowaną modlitwę. 
 
L.: Panie, którego kontemplowali pasterze i mędrcy w Betlejem… 
W.: Spraw, abym odkrywał Cię w moim życiu. (por. Mt 2,11). 
L.: Panie, który objawiłeś swoją chwałę na Taborze… 
W.: Pozwól mi cieszyć się radościami każdego dnia. (por. Mt 17,1nn) 



 22 

L.: Panie, który powołałeś swoich uczniów nad brzegiem jeziora… 
W.: Spraw, abym i ja usłyszał Twoje wezwanie. (por. Mt 4,18-22) 
L.: Panie, który dostrzegłeś zaangażowanie Zacheusza… 
W.: Spraw, abym i ja potrafił szukać i znajdować Ciebie. (por. Łk 19,1nn) 
L.: Panie, który dotykając głuchych, okazałeś im swoją bliskość… 
W.: Spraw, abym przyjął Twoje Słowo. (por. Mk 7,33) 
L.: Panie, który odmieniłeś życie celnika Lewiego… 
W.: Napełnij sensem moje życie. (por. Mt 9,9-13) 
L.: Panie, który wypowiadając Słowo do Łazarza, przywróciłeś go na nowo do życia… 
W.: Umocnij mój zapał i pragnienie świętości. (por. J 11,1nn) 
L.: Panie, który wyjaśniając Pisma uczniom idącym drogą do Emaus, przemieniłeś ich 
smutek w radość… 
W.: Rozpal w nas miłość do Twojego Słowa i wiarę w Twoją obecność pośród nas.  
(Łk 24,13–35) 

 
8. PIEŚŃ: … (np.: Niechaj z nami będzie Pan) 

9. MODLITWA „OJCZE NASZ” 
Przewodniczący wprowadza do modlitwy: 
Dziękujemy Ci, Panie, Jezus Chryste, bo zawsze jesteś blisko nas, szczególnie  
w Eucharystii i w Twoim Słowie. Pragniemy w każdej chwili przychodzić do Ciebie, bo Ty 
masz Słowa życia wiecznego. Przyjmujemy Cię z wiarą i prostotą. Chcemy 
z entuzjazmem dzielić się Tobą z innymi, żyć Twoim Słowem w codzienności i głosić Cię 
z odwagą. A teraz z dziecięcą ufnością wołamy do Twojego i naszego Ojca w niebie:  
Ojcze nasz… 

 
10. BŁOGOSŁAWIEŃSTWO NAJŚWIĘTSZYM SAKRAMENTEM 

11. PIEŚŃ NA ZAKOŃCZENIE: … 



 23 

SPIS TREŚCI 
 
 
 

I. MATERIAŁY LITURGICZNE ............................................................................................................... 4 
A. WPROWADZENIE DO MSZY ŚWIĘTEJ ............................................................................................. 4 
B. LITURGIA SŁOWA ......................................................................................................................... 4 
C. HOMILIA ....................................................................................................................................... 7 
D. MODLITWA POWSZECHNA .......................................................................................................... 11 

II. MATERIAŁY DO POGŁĘBIONEJ MEDYTACJI SŁOWA BOŻEGO ...................................................... 12 
III. ADORACJA NAJŚWIĘTSZEGO SAKRAMENTU  Z MEDYTACJĄ SŁOWA BOŻEGO ............................ 19 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
___________________________________________________________________________ 
© Dzieło Biblijne im. św. Jana Pawła II (www.biblista.pl, dzielbib@kul.pl) 
Redakcja, tekst homilii: ks. prof. dr hab. Henryk Witczyk 
Redakcja, komentarze egzegetyczne i materiały liturgiczne: ks. dr Piotr Kot (INB KUL) 
Konsultacja merytoryczna: ks. dr hab. Marcin Kowalski, prof. KUL & ks. dr Marcin Zieliński (INB KUL) 
W Części III wykorzystano materiały Dykasterii ds. Ewangelizacji na Niedzielę Biblijną 2026: 
https://www.evangelizatio.va/content/pcpne/it/attivita/parola/2026/sussidio.html



 24 

 


